
Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

1 

No Somos Únicos: el “Status” desde Manila a San Juan i 
por Déborah Berman Santana santana@mills.edu  
publicado en Exégesis 23:66, pp.49-61 (2010)  
© 2010 por Déborah Berman Santana. Derechos Reservados 

 
Resumen 

El año 1998 marcó el centenario de los Estados Unidos como imperio global cuando se 
apoderó de varias islas territorios del Pacífico y del Caribe. Durante el siglo XX tres de esos 
territorios se independizaron y uno se convirtió en estado norteamericano. Sin embargo, en la 
mayoría de los territorios la relación con los EEUU todavía se considera como colonial. En 
Puerto Rico el tema de estatus político es de los más candentes y lejos de resolverse – pero este 
archipiélago no está solo. 

 
Este artículo explora el significado de la ideología del siglo XIX del “destino manifiesto,” 

además de las políticas hacia las naciones indígenas, para la conquista de las islas por los EEUU. 
También  evidenciamos patrones en las políticas sobre las islas del Pacífico. Estas fueron 
motivadas por  intereses económicos y estratégicos y fundadas por presunciones racistas y 
colonialistas.  Además, Wáshington generalmente ha ignorado tanto los estándares 
internacionales, como los anhelos del pueblo puertorriqueño  para la auto-determinación.  
Finalmente, en la tarea necesaria de reformulación del debate sobre el estatus los puertorriqueños 
deben considerar las experiencias de las hermanas islas territorios.  

 
Introducción 
 
El año 1998 marcó el centenario de los Estados Unidos de Norteamérica (EEUU) como 

imperio global cuando se apoderó de varias islas territorios del Pacífico y el Caribe. Durante el 
siglo XX tres de esos territorios se independizaron y uno se convirtió en estado federado 
estadounidense. Sin embargo, la mayoría de los territorios se han mantenidos como “posesiones” 
– palabra preferida por Wáshington – para sus colonias.  Es de conocimiento general que en el 
llamado “Estado Libre Asociado” de Puerto Rico su estatus político sigue siendo el de temas más 
preocupantes y lejos de resolverse. Sin embargo, sobre el tema de “status” este archipiélago 
caribeño no está solo. 

 
Los EEUU también obtuvo otros botines de guerra en 1898. Mientras en 1902 se 

concedió a Cuba una independencia condicional, las Islas filipinas fueron gobernadas por un 
régimen colonial hasta 1946. Guam lucha todavía por una redefinición de status y por los 
derechos a la tierra.  En 1898 Washington anexó a las islas hawaiianas por la fuerza; sin 
embargo, la estadidad – concedida en 1959 – no ha acabado con la lucha del pueblo hawai’iano 
por la auto-determinación. Durante los años 80 y 90, tres de los antiguos “territorios en 
fideicomiso” del Pacífico bajo control norteamericano entraron en una “libre asociación” con los 
EEUU, y uno se convirtió en “estado libre asociado.”  Además, el “status” es tema caliente tanto 
en las islas vírgenes estadounidenses, como en la Samoa americana. Como académica 
puertorriqueña, creo que en todas estas historias hay lecciones importantes para Puerto Rico. 

 
No todos los “estudiosos” estarán de acuerdo conmigo. De hecho, la mayoría ha 

argumentado que como los EEUU nunca tuvo la intención de mantener territorios que no fuesen 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

2 

destinados para la estadidad federada, su política hacia los territorios ultramarinos carece de 
coherencia. También, señalan que la diversidad entre las islas territorios disminuye la utilidad de 
comparaciones de estatus, o que algunas de los territorios son anomalías. ii Pero sostengo que las 
políticas del siglo XIX del “destino manifiesto,” así como el tratamiento de las naciones 
indígenas norteamericanas, jugaron un rol clave en las conquistas de Washington de territorios 
fuera del continente. Mis estudios han encontrado patrones claros en las relaciones territoriales 
de los EEUU motivados por sus intereses estratégicos, económicos y políticos, relaciones  
moldeadas por presunciones racistas y colonialistas – particularmente por un desprecio 
persistente contra las culturas, capacidades y aspiraciones de las poblaciones nativas. También, 
considero estas “luchas de estatus” dentro del contexto del derecho internacional sobre la auto-
determinación. Finalmente – argumentando que existen algunos puntos claves de consenso entre 
los puertorriqueños – examino las posibilidades para una resolución satisfactoria del estatus 
político de Puerto Rico. 

 
El destino manifiesto y los “indios” 
 
Empezamos con una breve mirada a lo que llamaría la “contradicción jeffersoniana” – dos 

principios de la política doméstica y extranjera elaborados por Thomas Jefferson al comienzo de 
los EEUU como país independiente. El primero es el derecho de todos los pueblos a la auto-
determinación, un ideal que justificó la creación de los EEUU e inspiró esfuerzos similares a 
través del mundo. El segundo principio es el derecho de los EEUU de buscar sus propios 
intereses, irrespectivamente de si choca con el derecho de otros pueblos a la auto-determinación.  
Este último se justificó con una creencia en la superioridad innata anglosajona y el “destino 
manifiesto” norteamericano de expandir sus fronteras políticas, económicas y culturales. Tan 
temprano como en 1787 Jefferson escribió sobre la necesidad del crecimiento militar 
estadounidense para poder tomar control del imperio español “pedazo por pedazo” (Ford 
1904:75). Durante el siglo XIX varios líderes estadounidenses apoyaron la anexión de territorios 
caribeños, mexicanos y centroamericanos – que de hecho sí ocurrió: Puerto Rico, algunas de las 
islas vírgenes y la mitad norte de México. iiiAdemás, como fue esbozada por el historiador naval 
Alfred Thayer Mahan, la expansión de la Marina de Guerra y la conquista de territorios tanto en 
el Caribe – para facilitar el dominio de América Latina y el futuro Canal de Panamá – como en el 
Pacífico – el portal a Asia – fueron claves para alcanzar el poder global (Mahan 1897:21-21; 
1918: 28). 
 

Es importante reseñar la evolución de los conceptos de “territorio” y “soberanía” en los 
EEUU. Desde temprano se distinguió entre la ocupación de tierras que se reconocían como 
propiedad de otros, y “terra nullius” (Drinnon 1980:500): las tierras de nadie, territorios 
disponibles para ocuparse – por lo menos, en el sentido que ningún gobierno reconocido por los 
EEUU los habían reclamado y ocupado. Al principio, el gobierno en Wáshington sí trataba 
formalmente con los pueblos indígenas como naciones soberanas. Sin embargo, cuando 
surgieron disputas entre norteamericanos y los llamados “indios” el gobierno federal siempre 
intervino a favor de sus ciudadanos. Lo hizo en parte porque la práctica indígena de considerar 
su territorio como propiedad comunitaria y no privada fomentó la idea de que los territorios no 
pertenecían a nadie – pero lo hizo también porque no se consideraban a los indios como “gente 
de razón” (blancos). No obstante, ya para la década del 1830 el trato previo como naciones 
soberanas fue reemplazado por lo que se conoce hasta hoy día como  “naciones domésticas 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

3 

dependientes” – además de varios intentos de terminación tribal y asimilación forzada, como 
estrategias para resolver el problema de tener naciones más antiguas que reclaman los territorios 
que estaban en camino a incorporarse a los EEUU (AILTP 1988; Deloria y Lytle 1984). 

 
En el 1830 cinco tribus del este aceptaron abandonar sus territorios ancestrales a cambio 

de un “territorio indio” permanente (hoy Oklahoma). Cuando al terminar la guerra civil los 
EEUU resumió su expansión hacia el oeste el pueblo del territorio indio solicitó formalmente al 
Congreso su incorporación a EEUU como estado – un estado que preservaría su identidad y 
cultura única. El Congreso rechazó la petición, precisamente por las diferencias culturales que se 
pretendieron preservar por ley estatal, como los derechos propietarios, el idioma, la educación, el 
comercio y las leyes civiles.  Washington consideró que tener un estado “especial” sería injusto 
para los demás estados, y que además sería discriminatorio contra ciudadanos blancos que en el 
futuro podrían interesarse en mudarse allí (DeLoria y Lytle 1984:24-27; Underhill 1975:325). No 
fue hasta que los blancos se convirtieron en la mayoría de la población, que Oklahoma pudo 
ingresar a la unión federal como estado, en 1907 (Prucha 1984:261-262). 
 

De hecho, vemos de forma consistente esa precondición para la estadidad: una población 
blanca y anglosajona en su mayoría y el dominio político y económico blanco y anglosajón – por 
ejemplo, en los territorios mexicanos arrebatados por los EEUU como consecuencia de la guerra 
de 1845-8, que hoy se conoce como la región suroeste estadounidense (Horsman 1981). Para 
efectuar la “cura” de estadidad, la receta era la “americanización”, algo que incluye la 
desaparición de los pueblos y culturas “no-asimilables” a través de la política de privarles de sus 
recursos, primero en Norteamérica y después en las islas territorios. Sólo Hawaii no tenía una 
mayoría blanca cuando llegó la estadidad en 1959 – algo que provocó mucha resistencia 
congresional por más de cincuenta años (Bell 1984:294); sin embargo la población hawaiiana 
nativa ya era minoritaria y el control político y económico (y militar) descansó en manos 
blancas. 

 
En general, hay un patrón histórico para el progreso de estatus de territorios 

estadounidenses hacia la estadidad. Primero, son ocupados y gobernados militarmente; entonces 
un gobierno civil se establece, primero directamente desde Washington y luego por un gobierno 
local.  Los territorios se organizan a través de un acta orgánica que, además, los define. El 
próximo paso es un acta de relaciones federales, donde el Congreso concede la ciudadanía 
estadounidense a los residentes. Pero, surgieron algunos problemas con la conquista de las islas 
caribeñas y pacíficas.  Wáshington no quiso conceder el derecho absoluto a la eventual estadidad 
y tampoco quiso comprometerse a la ciudadanía irrevocable ni a todos los derechos garantizados 
a los estadounidenses. Históricamente – como en Oklahoma y los antiguos territorios mexicanos 
– las personas que no eran aceptadas como de raza blanca no recibieron automáticamente todos 
los beneficios de la plena ciudadanía (Drinnon 1980:311; Horsman 1981:276). Como 
consecuencia, la mayoría de las islas territorios no cumplieron con todos los pasos hacia la 
estadidad – y algunas apenas han comenzado. Para justificar la conquista y control permanente 
sobre las islas territorios sin garantizar la estadidad, Washington cita el ejemplo de las “naciones 
domésticas dependientes,” es decir, “los indios”. 

 
Examinemos las experiencias de varios territorios dentro de las cinco alternativas actuales 

del estatus político: la independencia, la libre asociación, el estado libre asociado 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

4 

(“commonwealth”), el territorio y la estadidad. Cada experiencia ofrece lecciones importantes 
para Puerto Rico. 

 
Independencia 
 
Las islas filipinas declararon la independencia de España el 12 de junio de 1898. Este 

archipiélago era atesorado por las naciones imperialistas por su cercanía a Asia, sus puertos 
estratégicos ricos y por sus recursos naturales. Una de las  primeras acciónes tomada por los 
EEUU en la guerra hispana-norteamericana fue atacar a Manila. Luego, en el Tratado de París de 
diciembre 1898, España vendió Filipinas, Guam y Puerto Rico a los EEUU. El pueblo filipino 
lucho contra las tropas estadounidenses por más de doce años., Wáshington llevó a cabo una 
campaña de “tierra quemada” contra la guerrilla anticolonialista filipina lo cual provocó la 
muerte de casi un millón de personas (San Juan 1998:2; Drinnon 1980).  Esta guerra puede verse 
como prólogo para la guerra de Vietnam. 
 

Mientras hubo cierta ambivalencia por parte del Congreso en cuanto la otorgación de 
ciudadanía a los puertorriqueños (que sucedió en 1917), la oposición fue unánime contra la 
misma concesión para los filipinos. Siguiendo el precedente de los “indios”, los filipinos se 
consideraron como “nacionales” estadounidenses: es decir, debían lealtad al gobierno federal sin 
gozar de ningún beneficio de la ciudadanía estadounidense (Williams 1980:813). Era común, 
entre las tropas de ocupación, insultar a los filipinos como “niggers”, “injuns” y “gooks”; ese 
último también se usaba con referencia a los vietnameses durante las décadas de los 60 y los 70 
(Williams 1980:827-828; Drinnon 1980:313, 455). En el 1901, el Congreso aprobó la “ley contra 
la sedición”, la cual  permitió las largas sentencias y hasta la pena de muerte, para los filipinos 
luchadores por la independencia. Esa ley estableció el precedente para las extremamente largas 
sentencias impuestas contra nuestros presos políticos puertorriqueños. Como al igual que en 
Puerto Rico, maestros y misioneros norteamericanos fueron enviados para “civilizar” a los 
filipinos, a través de la enseñanza del inglés y la historia de los EEUU, además del intento de 
promover el cristianismo protestante anglosajón (de la Cruz 1998: xiii). Sin embargo, la 
resistencia anticolonialista nunca paró y, en 1916, el Congreso acordó considerar la 
independencia “bajo las condiciones apropiadas.” 

 
En 1935 las Islas Filipinas se convirtió en el primer “Commonwealth” (Estado Libre 

Asociado) entre las islas territorios estadounidenses. Se supone que dicho estatus duraría 10 
años, y luego pasará a un período hacia la independencia.  Se logró la independencia el 4 de julio 
de 1946, bajo las siguientes condiciones estratégicas, económicas y políticas: 

 
1) las bases militares estadounidenses se quedan por tiempo indefinido y las tierras 

donde estaban ubicadas serían arrendadas bajo condiciones favorables para los 
EEUU 

2) se mantendrá el dominio económico de los EEUU y sus aliados de la élite local  
3) se prohíbe la inscripción de partidos políticos considerados como demasiado 

nacionalista o de izquierdista (HAIN 1998: 3) 
 
Básicamente, las Islas Filipinas lograron una  “independencia dependiente” que en muchos 

aspectos mantuvo su estatus como colonia estadounidense. Irónicamente, en 1962 se cambia la 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

5 

celebración de la independencia de 4 julio a 12 de junio, día que se declaró la independencia de 
España en 1898, así que oficialmente no se reconoce los cincuenta años de mando colonial 
norteamericano (Tribung Pinoy 2008). 
 

El apoyo que Wáshington brindó a la dictadura de Fernando Marcos desilusionó a los 
filipinos, incluyendo a muchos miembros de la élite, y cuando Marcos fue derrocado se aprueba, 
en 1987, una nueva constitución que prohibió las armas nucleares en suelo filipino. Como la 
política de EEUU es no confirmar ni negar la existencia de las armas nucleares en sus bases o 
barcos, el nuevo gobierno filipino fue presionado para que se derogara la prohibición antinuclear. 
Pero el gobierno EEUU subestimó el nivel de apoyo popular para dicha medida, a la vez que 
sobrestimó la percepción filipina del valor de tener las bases militares EEUU en su país. De 
hecho, la insensibilidad mostrada por los norteamericanos durante las negociaciones logró unir a 
los movimientos antinuclear, nacionalista y de izquierda. Como resultado, en 1991 el senado 
filipino votó a favor del cierre inmediato de todas las bases de los EEUU – algo que ocurrió en 
1992 aunque dejaron un tremendo problema con los desperdicios tóxicos militares (Pimental y 
Lasola 1992). 

 
Recientemente los EEUU logró que el gobierno filipino firmara un acuerdo para abrir 

todos los puertos a los barcos de la Marina de Guerra estadounidense “cuando sea necesario”; 
además el acuerdo concedió la inmunidad legal para las tropas estadounidenses durante su 
estadía en Filipinas (San Juan 1998:22-23). El activismo popular contra la presencia militar 
estadounidense sigue con bastante fuerza; sin embargo la ayuda económica y militar – tomando 
en cuenta que hay guerrillas civiles en varias provincias – ha convencido al gobierno filipino de 
aceptar una renovada presencia militar estadounidense. Últimamente se abrieron de nuevo 
algunas bases militares como parte de la “guerra mundial contra el terrorismo” – y las tropas 
norteamericanas ya están colaborando con los militares filipinos en operaciones contra los 
guerrilleros. En ningún momento Wáshington – ni sus aliados locales – mostró preocupación 
alguna por los intereses a largo plazo del pueblo filipino; ese patrón se repite en las demás islas 
territorios. 

 
La Libre Asociación 
 
Los pueblos de las islas del Pacífico consideran al mar que los rodea como parte integral 

de su territorio. Los antropólogos dividen a los pueblos del Pacífico en tres grupos culturales: 
Polinesia, Micronesia y Melanesia. Micronesia se compone de varios archipiélagos y miles de 
islas entre Filipinas y Hawaii, la cual es una distancia equivalente al trecho entre Los Ángeles y 
Nueva York. Los micronesianos han conocido cuatro imperios: España, Alemania, Japón y los 
EEUU (Lutz 1984). Hoy los territorios estadounidenses en Micronesia se dividen en cuatro 
entidades políticas recientemente creadas: primera, el Estado Libre Asociado 
(Commonwealth) de las Islas Marianas del Norte. (Guam es geográficamente y culturalmente 
parte de las Marianas, pero fue ocupada por los EEUU durante la guerra contra España en 1898, 
y se mantiene separada del resto del archipiélago.) La segunda entidad es la República Asociada 
de las Islas Marshall (RMI); la tercera es la República Asociada de los Estados Federados de 
Micronesia (FSM); y la cuarta es la República Asociada de Palau (Belau, también conocida 
como ROP). Es interesante que los nombres oficiales para esas nuevas repúblicas originalmente 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

6 

incluyeran la frase “Estado Libre Asociado” – que también es parte del nombre oficial de Puerto 
Rico. 

 
Con la excepción de Guam, Micronesia cayó bajo el control de los EEUU como territorios 

en fideicomiso de las Naciones Unidas (UN Trust Territories), después de la segunda guerra 
mundial. Se supone que los territorios en fideicomiso se condujeran rápidamente hacia la 
independencia. Pero por su valor estratégico y económico, los EEUU no empezó a negociar el 
estatus hasta fines de los 60 tras años de fuerte presión por los micronesianos, la ONU y algunos 
países de Asia y el Pacífico (McHenry 1975:6-15). Washington creó un “Congreso de 
Micronesia” – siguiendo el modelo del Congreso EEUU y sujeto al veto federal –y exigió que la 
nueva entidad colonial formara una comisión de estatus política como parte negociadora (PCRC 
1982:10). 

 
A lo largo de  más de veinte años que duraron las negociaciones, los EEUU intentó 

repetidamente de fomentar la división entre los micronesianos, haciendo promesas secretas 
individuales y exagerando las diferencias entre ellos. Se aumentaron los fondos federales para el 
desarrollo político, social y económico con el fin de lograr un estatus político que mantendría el 
territorio “dentro del encuadre político estadounidense” (McHenry 1975:17). A principio 
Washington no quiso ni considerar la independencia: ofreció solamente dos opciones: un ELA 
como Puerto Rico, o un territorio como las Islas Vírgenes. Pero cedió a presión internacional y 
de los micronesianos y añadió las opciones de independencia y libre asociación, siempre y 
cuando los EEUU retendría el derecho de “negación estratégica” contra otros países respecto a 
futuros acuerdos con Micronesia sobre el uso de sus tierras, aguas y aire (ibid: 39-41).  

 
En otras palabras: Washington no quiso aceptar ningún estatus que pudiera poner en 

peligro sus bases militares, su control de las islas y el mar y los posibles arreglos económicos y 
políticos, irrespectivamente de que en el futuro Micronesia lograse su independencia. El derecho 
a la autodeterminación cultural, económica y política de los micronesianos en ningún momento 
se consideró como algo importante.  En 1975 se logró un acuerdo separado con las Islas Mariana 
del Norte a través de un plebiscito local apurado y fuertemente controlado para establecer un 
Estado Libre Asociado (Commonwealth); poco después, Palau y Islas Marshall también 
empezaron a negociarse por separado (PCRC 1982:11-17). 

 
Frustrados con el largo proceso y las constantes demoras por parte de los negociadores 

norteamericanos – que en muchas ocasiones accedieron a las demandas de los micronesianos 
pero cambiaron si el Congreso las rechazaban –, el resto de los territorios finalmente firmaron 
pactos de libre asociación: RMI y FSM se convirtieron en repúblicas asociadas en 1986 y fueron 
ingresadas como miembros de la ONU en 1991, mientras Palau tuvo que esperar hasta 1994. Los 
pactos originalmente tuvieron un plazo de quince años. No debe sorprendernos que las partes 
difieran en su interpretación de los pactos; por ejemplo, mientras los EEUU insiste que los pactos 
se renueven automáticamente, RMI alega que primero las dos partes tienen que ponerse de 
acuerdo – y exige un aumento del pago por el uso del sitio de prueba de misiles en Kwajelein 
(Wolf 1999).  Las tres “repúblicas asociadas” reciben un pago en bloque equivalente a $3,000–
5,000 por residente anualmente. Además, reciben pagos federales de transferencia, ayuda 
estudiantil y otros incentivos casi idénticos a los que reciben Puerto Rico y los demás territorios. 

 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

7 

Los elementos estratégicos de los pactos conceden a las fuerzas militares de EEUU 
opciones en perpetuidad, y niegan a Micronesia el derecho a la cancelación unilateral de la 
misma. Los residentes son nacionales estadounidenses y pueden venir libremente a los EEUU, 
pero no son ciudadanos estadounidenses. En FSM el ingreso principal es el pago por el pacto, y 
la opinión pública está dividida sobre el estatus político. Como en Puerto Rico, los sectores que 
más dependen de la ayuda federal apoyan un cambio a un ELA o la estadidad, mientras los 
grupos que luchan por sus tierras y contra el militarismo favorecen la independencia (PCRC 
1982). En síntesis, Micronesia recibe la cantidad per cápita de ayuda estadounidense más alta del 
mundo, y el desarrollo económico durante los pasados cuatro décadas se debe a la expansión del 
subsidio federal (Wolf 1999: A-16). Según muchos activistas en Micronesia, hasta ahora 
Wáshington ha logrado mantener el control de estos territorios a través de la dependencia 
económica (Peoples 1985:21-22). 

 
La constitución de la República de Palau originalmente incluyó una provisión prohibiendo 

las armas nucleares. Wáshington se opuso a la medida y exigió al gobierno de Palau a realizar un 
plebiscito para eliminarla de la constitución. Como la constitución requiere un voto mayoritario 
de 75% de los votantes para enmiendas, durante los 1980 se realizaron seis plebiscitos sin éxito, 
la razón por la cual el pacto de libre asociación para Palau se demoró. El gobierno de Palau 
amenazó a su pueblo con posibles cortes de empleo público y un tranque en los pagos de 
transferencia con el fin de conseguir la eliminación de la prohibición antinuclear. Dicha 
experiencia de presiones políticas y económicas y plebiscitos repetidos debe ser muy familiar 
para los puertorriqueños. Además, ocurrieron asesinatos y suicidios sospechosos de algunos 
líderes pro-independencia y anti-nucleares, que traumatizaron a la población – pero ayudaron a 
lograr el resultado deseado en el último plebiscito (ILHR 1987). 

 
Hoy los residentes de Palau creen que la “libre asociación” les permite optar por la 

independencia completa después de cincuenta años; de hecho se refiere a Palau como un país 
independiente. Sin embargo, bajo el pacto Wáshington retiene el derecho de intervenir política, 
económica y militarmente de ocurrir alguna amenaza a sus intereses. Dicha provisión es idéntica 
a la Enmienda Platt, condición impuesta por los EEUU para conceder la independencia de Cuba 
en 1902 y que es reconocida como una medida colonialista. Dicha realidad se hizo visible 
durante las protestas en 2009 en contra de la decisión tomada por los EEUU – sin consultar con 
los residentes de Palau, pero aparentemente a cambio de dinero para el gobierno local – de enviar 
a Palau varios miembros de la comunidad Uigher (etnia del oeste de China) que sufrieron años 
de encarcelamiento en la base de Guantánamo por supuesto vínculos terroristas (Hobaka 2009). 
 

Los ELA y otros territorios: Marianas del Norte, Guam, América Samoa 
 
Los residentes del Estado Libre Asociado de las Marianas del Norte (CNM) son 

ciudadanos estadounidenses, al igual que en Puerto Rico. No obstante, dado a una ley local que 
limita la posesión de tierras a largo plazo a los nativos de CNM – además de que CSM controla 
su propia política de inmigración y aduana – se considera que el ELA de CNM es menos 
colonialista que el de Puerto Rico (Trías Monge 1997). El salario mínimo federal no aplica 
plenamente a CNM, algo que ha provocado el reclutamiento de trabajadores extranjeros para las 
maquiladoras de Saipan (McCarthy 1998; Miller 1998). En cuanto el estatus político, los 
residentes de las islas que se benefician de los incentivos a las corporaciones (como Saipan) 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

8 

apoyan aún más vinculaciones con los EEUU. Por el contrario, los  residentes de la isla de Tinian 
se opusieron a los planes de arrendar tierras para una nueva base militar y algunos favorecen la 
independencia (PCRC 1982:10-17). Como en todas las islas territorios en CNM hay un esfuerzo 
constante para lograr más claridad en sus relaciones con Washington. 

 
Se requería un permiso especial de la Marina de Guerra para visitar a Guam (Guahan) 

hasta los 1950, cuando el Congreso aprobó la acta orgánica y puso el “territorio organizado no-
incorporado de Guam” bajo jurisdicción de la oficina de asuntos territoriales del Departamento 
del Interior. Al igual que Puerto Rico, Guam tiene voz sin voto en el Congreso, elige su propio 
gobernador, tiene programas federales, pagos de transferencia y estatus de contribuciones, y sus 
residentes son ciudadanos estadounidenses. Los nativos, los chamorros (chamoru) son 40% de la 
población, mientras la mayoría viene de Filipinas, EEUU y otros pueblos del Pacífico (CIA 
1998). Desde 1989 el gobierno de Guam lucha para que el Congreso considere cambiar el estatus 
de territorio al ELA. El gobernador de Guam ha destacado la importancia de Guam como 
“América en Asia” pero a la vez insiste en dos puntos claves para cualquier cambio de estatus: 
primero, el estatus no podrá cambiarse en el futuro sin el consentimiento mutuo y segundo, que 
el pueblo chamorro tiene el derecho a la auto-determinación (Underwood 1997). No debe 
sorprendernos que el Congreso no haya mostrado interés alguno en cambiar el estatus de Guam. 

 
El derecho de terrateniencia es un tema muy controversial en Guam. La isla comprende 

212 millas cuadradas – unos 10% del tamaño de Puerto Rico, y cuatro veces más grande que 
Vieques. Las tres bases militares ocupan 44,000 acres, es decir, una tercera parte del territorio de 
Guam, pero para el año 2000 sólo usaban 6,000 acres. Los activistas chamorros pidieron la 
devolución de las 38,000 acres no utilizadas, pero las fuerzas militares respondieron que los 
chamorros tendrían que pagar $281,000 por acre. Mientras, dentro de los terrenos militarizados 
se encuentra la única laguna de agua dulce de Guam, las sustancias tóxicas generadas por la 
actividad militar ha contaminado parte de los abastos de agua de la isla. 
 

En el 2001 se devolvieron 2,700 acres a 1,000 residentes de Guam que contaban con 
títulos de propiedad para esas parcelas; no obstante se negaron a devolver la gran mayoría de los 
terrenos, que eran propiedad en común de acuerdo a las costumbres tradicionales. Cuando el 
gobierno federal propuso crear un refugio natural para 32,000 acres, los activistas chamorros se 
opusieron a la propuesta, denunciando que Wáshington valora más a las plantas y los animales 
que al pueblo indígena (Santos 1993). En los últimos años los activistas llevan una lucha sin 
tregua contra el plan del gobierno federal para trasladar algunas bases militares estadounidenses 
de Okinawa a Guam, que añadirá hasta 40,000 militares y sus familias a la población isleña y 
tendrá un impacto económico, cultural y ambiental contundente (Harden 2008). Aunque el 
pueblo de Guam está dividido en cuanto al asunto de estatus, la mayoría apoya que se logre más 
control sobre las políticas de inmigración, impuestos y comercio externo – ninguno de las cuales 
tiene Puerto Rico (Honebrink 1993). 

 
El archipiélago de Samoa es parte del “triángulo” de Polinesia, que se extiende desde su 

límite norteño de Hawaii, hacía el sureste en la Isla de Pascuas (Rapanui) y al suroeste hasta 
Nueva Zelandia (Aotearoa). Para fines del siglo XIX España, Gran Bretaña, Alemania y los 
EEUU lucharon para controlar a Samoa. A su vez Samoa intentó permanecer independiente y 
neutral, pero sufrió de faccionalismo entre sus caciques – cada uno apoyado por uno o más de los 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

9 

países imperialistas. Poco después de que concluyó la guerra hispano-americana, Samoa se 
dividió entre Alemania (que tomó control de la parte occidental) y los EEUU, que ocupó las islas 
del este. La Marina de Guerra estadounidense gobernó directamente a América Samoa hasta 
1959, cuando paso a la administración del Departamento del Interior. 

 
Hoy América Samoa es un “territorio norteamericano no-organizado y no-incorporado” y 

carece de un acta orgánica. Desde 1967 los residentes pueden elegir su propio gobernador, 
aunque la cámara de representantes federal tiene la última palabra sobre el presupuesto local. 
Como en Puerto Rico, Samoa elige un representante con voz pero sin voto en el Congreso, y 
participa de los pagos de transferencia, incentivos y programas federales. No se aplica el salario 
mínimo federal; aunque los residentes son nacionales norteamericanos y pueden ir libremente a 
los EEUU y servir en las fuerzas militares, no son ciudadanos estadounidenses. El gobierno local 
está cabildeando para que no se cancele la 936 en América Samoa, en parte para poder mantener 
abierta las grandes fábricas atuneras; irónicamente muchos de los trabajadores son de Samoa 
Occidental, que es un país independiente (CIA 1998). Como en las demás islas territorios, la 
aclaración de estatus y una ampliación del control local de sus recursos son temas candentes. 

 
La estadidad 
 
El  estado de Hawai’i se compone de ocho islas popularmente conocidas; sin embargo, el 

archipiélago incluye decenas de islas que se extienden a más de 1,200 millas hacia el noroeste. 
Esas islas fueron específicamente excluidas del estado y permanecen bajo control directo del 
gobierno federal (KAHEA 2009). Hawai’i recibió sus primeras visitas europeas a fines del siglo 
XVIII, y provocó mucho interés imperialista por sus ricos recursos naturales y humanos y 
ubicación estratégica. Durante el siglo XIX el reinado de Hawai’i fue reconocido a nivel 
internacional como país independiente, incluso en Wáshington.iv 

 
En 1826, los EEUU obligó al rey hawai’iano a asumir las deudas incurridas por los 

caciques. Además, Wáshington obtuvo el derecho de utilizar los muelles para la Marina de 
Guerra, consiguió para los estadounidenses el derecho a demandar a los hawai’ianos y recibió el 
estatus de “nación más favorecida” para el comercio. Empezó a fluir un río de misioneros, 
maestros y comerciantes desde EEUU hacía Hawai’i. A través de la expansión del poder 
económico, la amenaza constante de invasión militar y el debilitamiento de los nativos por las 
epidemias, la asimilación cultural forzada y la limitación del acceso a las tierras tradicionales 
(Hasager y Friedman 1994), Hawai’i se convirtió en una nación en peligro de extinción – 
reconocida como nación independiente pero cayendo cada día más bajo la influencia de 
Wáshington. 

 
En 1893 un grupo de estadounidenses residentes de Hawai’i – apoyado por tropas del 

Cuerpo de Infantes de la Marina de EEUU – realizó un golpe de estado contra el gobierno de la 
reina y declaró la República de Hawai’i. Dicha “república” no fue reconocida en ninguna parte 
del mundo. Hasta el Presidente Grover Cleveland concluyó que el golpe fue ilegal (aunque no 
hizo nada para restaurar al gobierno legítimo). El nuevo gobierno arrebató más de dos millones 
de acres de terrenos guardados por la reina como fideicomiso del pueblo, y solicitó al gobierno 
de EEUU la anexión de Hawai’i. Pero Hawai’i era un país independiente y había que someter la 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

10 

solicitud como tratado internacional al Senado federal – y no recibió los dos terceras partes de 
los votos necesarios para una ratificación del tratado. 
 

El 12 de agosto de 1898 – a fines de la guerra hispana-americana – se aprobó una 
resolución en el Congreso con una mayoría sencilla para declarar a Hawai’i como territorio 
estadounidense, resolución que violó no sólo el derecho internacional, sino también a la 
constitución de EEUU – a pesar del rechazo por miles de hawai’ianos, que llevaron a cabo 
protestas masivas y enviaron peticiones al Congreso (Laenui 1993b). La anexión abrió la puerta 
ancha a los trabajadores inmigrantes para trabajar en las plantaciones de azúcar y piña.  Los 
inmigrantes desplazaron a los nativos, cuya población había disminuida de un millón a fines del 
siglo XVIII, a unas 40,000 (de hawai’anos puros) en 1893 (H. Trask 1994:17). 

 
El gobierno federal tomó control de las “tierras de la corona”, y construyó su 

infraestructura militar en alrededor de 500,000 acres. (Por ejemplo, en la isla de Oahu – donde 
80% de la población reside – hoy 25% sigue bajo control militar.) Wáshington también designó 
1.8 millones de acres para ser administradas por el gobierno territorial (hoy el gobierno estatal) 
como “solamente para el beneficio de los habitantes de las islas hawai’ianas.” No obstante, los 
indígenas todavía no tienen acceso a la mayoría de esos terrenos. En 1921,  200,000 acres fueron 
designadas para ser residencias de personas con más de 50% de descendencia indígena; sin 
embargo el 60% de las parcelas cayeron en manos de residentes recientemente llegados, mientras 
los indígenas recibieron tierras menos deseables y sin suficiente agua (M. Trask 1995:74). 

 
En la actualidad Wáshington sostiene que no se puede remediar la situación porque 

hacerlo constituye una “preferencia racial” a favor de los hawai’ianos nativos, en violación de las 
leyes federales; también se resiste a los intentos por parte de los hawai’ianos de ganar el derecho 
de demandar al gobierno por violar los términos del fideicomiso de la tierra. Los nativos que 
residen en esas tierras sin título de propiedad son frecuentemente desalojados y encarcelados 
como invasores de terrenos. Las leyes aprobadas desde la anexión federal han promovido el 
aumento vertiginoso de la población extranjera, y han facilitado el dominio económico por las 
corporaciones. Como resultado hoy los hawai’ianos son sólo el 20% de la población; tienen 
menos acceso a los recursos que cualquier otro grupo. Es el grupo más pobre y menos saludable 
– y para colmo, más de 75% de la población encarcelada es nativa. 

 
En 1959 los residentes de Hawai’i – incluyendo los miles de militares y sus familias – 

participaron en el plebiscito donde las preguntas fueron, primero: ¿debe convertirse Hawai’i en 
un estado de los EEUU, o quedarse como territorio norteamericano? Y segundo: ¿debe Hawai’i 
renunciar cualquier reclamo a los territorios no incluidos dentro de los propuestos límites del 
estado?v La mayoría votó por la estadidad, aunque los barrios con altos porcentajes de 
hawai’ianos votaron en contra. Los resultados fueron sometidos por los EEUU a la ONU como 
evidencia de que Hawai’i había manifestado su derecho a la auto-determinación, y la ONU lo 
sacó de la lista de territorios no-auto gobernados (Laenui 1993a; López Reyes 1994).  No 
obstante, durante los últimos 40 años ha surgido mucho activismo entre los nativos y sus aliados. 
El idioma y la cultura hawai’iana se enseña cada día más, y decenas de organizaciones 
activamente luchan por la soberanía. 

 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

11 

Hubo manifestaciones masivas en 1993 en el centenario del golpe estadounidense contra 
el gobierno independiente de Hawai’i, que provocó una disculpa oficial por parte del Presidente 
Clinton.vi Hoy 17 naciones independientes del Pacífico apoyan oficialmente el re-ingreso de 
Hawai’i a la lista de territorios no-auto gobernados de la ONU (Blaisdell 1998).  Mientras tanto, 
la lucha por la soberanía sigue en Hawai’i.  Según uno de los activistas, “Fuimos los últimos en 
entrar a los EEUU como estado, y esperamos convertirnos en los primeros en salir.” No hay duda 
que estos activistas enfrentan un reto más grande que cualquiera de las demás islas territorios; sin 
embargo, parece que su lucha continuará.  

 
Los patrones  
 
Nuestra breve reseña revela algunos patrones en la política estadounidense hacia sus islas 

territorios. Aunque se ha recurrido en ocasiones a la represión abierta y aplastante, en general 
Wáshington ha demostrado una preferencia para lo que se puede llamar  “la hegemonía de baja 
intensidad,” efectuada preferiblemente por las élites locales. En esa clase de dominio típicamente 
se entrelazan lo estratégico, lo económico y lo político. Los intereses estratégicos 
estadounidenses son primordiales, asegurando los derechos ilimitados en todos los territorios del 
Pacífico y del Caribe. (Por ejemplo, una de las razones principales por la terquedad de la Marina 
de Guerra en cerrar el obsoleto polígono de bombardeo en Vieques, era el “mal ejemplo” de 
ceder a presiones locales y sus posibles repercusiones regionales.) 

 
Las políticas prevalecientes hacia las islas territorios promueven la dependencia 

económica como medida de debilitar cualquier apoyo para la independencia, a la vez que se 
facilita el flujo del capital norteamericano a través de los territorios a sus vecinos regionales – y 
por supuesto, ayuda el flujo de riqueza desde las regiones hacia los EEUU. El estatus político 
permite la mínima autonomía necesaria para mantener a los nativos relativamente tranquilos y 
callar las voces críticas internacionales. Se cuenta con las divisiones locales para prevenir las 
demandas más unidas para una verdadera autodeterminación. 

 
Las relaciones de Wáshington con las islas territorios siempre han sido caracterizadas por 

la insensibilidad despreciando las inquietudes culturales, y resistencia activa contra cualquier 
propuesta que pudiera aminorar la dependencia económica o política a los EEUU. Sólo la 
presión unida y sostenida por los representantes territoriales y sobre todo el activismo popular – 
además de llamados internacionales contundentes por la justicia – ha logrado la aceptación de  
Wáshington a los términos más favorables al auto-gobierno, como, por ejemplo, comenzar de 
negociar con Micronesia y cerrar las bases militares en Filipinas…y sólo la presión continua y 
aumentada logrará la expansión y permanencia de esos logros tan limitados. 

 
 El derecho internacional 
 
Hay que examinar también el concepto de la “auto-determinación” bajo el derecho 

internacional. Brevemente, la Resolución 1541 de la Asamblea General de las ONU, aprobada en 
1969, define tres opciones y criterios para que un territorio no auto-gobernado pudiera verse 
como haber logrado algún modo de auto-gobierno: 

 
1) la independencia.  



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

12 

2) la libre asociación con otro país independiente – se requiere evidencia que el territorio 
escogió la libre asociación libremente y sin coerción, que tiene el derecho de escribir 
su propia constitución y retiene la opción de cambiar o terminar la asociación en el 
futuro. 

3) la integración con otro país independiente – se requiere la igualdad total entre el 
pueblo del territorio y del país independiente además de evidencia del estatus escogido 
libremente y sin coerción.vii 

 
Se puede argumentar que las nuevas repúblicas asociadas de Micronesia no cumplen con 

los primeros dos criterios porque no cuentan con el derecho de terminar ni cambiar el acuerdo 
unilateralmente, además, está claro que Palau cambió su constitución bajo fuerte coerción. 
América Samoa, Guam, Islas Vírgenes y Puerto Rico no cumplen con ninguno de los tres 
(García Passalacqua 1987). Se presume que la estadidad para Puerto Rico cumpliría con la 
tercera opción si hay evidencia de que se escogió libremente – algo que no pasó con Hawai’i.viii  

 
Puerto Rico: puntos de consenso 
 
Finalmente, aunque parece que los puertorriqueños permanecen muy divididos en el 

asunto de estatus, sostengo que existen varios puntos claves de consenso, entre ellos: 
 

1) Identidad: Nos consideramos como una nación distinta. Hasta el partido estadista – por lo 
menos en el pasado – ha promovido la estadidad como protectora de la identidad puertorriqueña, 
la primacía del español como vernáculo local, hasta la participación boricua separada en los 
juegos Olímpicos. Cualquier cambio de estatus que pudiera ganar el respaldo de contundente de 
los puertorriqueños tendrá que salvaguardar la identidad boricua. 
 

2) Derechos de ciudadanía estadounidense. Los puertorriqueños – todos nacidos desde 1917 con 
la ciudadanía norteamericana irrespectivamente de si nacieron en Puerto Rico o en los EEUU – 
rechazan de forma contundente cualquier opción de estatus que pudiera derogar los derechos a 
que se merecen como ciudadanos y que se pagaron con sangre e impuestos. Cualquiera 
formulación de independencia o libre asociación tendría que insistir en el derecho inalienable de 
los puertorriqueños de retener la ciudadanía estadounidense de por vida si desean – y quienes 
apoyan estas dos opciones de estatus tendrán que estar dispuestos a luchar por el derecho hasta la 
Corte Suprema federal y los foros internacionales, de ser necesario. La mayoría de los líderes 
independentistas se opone tenazmente a la doble ciudadanía, aunque algunos han sugerido que 
los puertorriqueños residentes en los EEUU podrían optar por la ciudadanía dual (Mari Bras 
1998; Villanueva 2007). No obstante, quiero señalar que son los puertorriqueños en Puerto Rico 
y no en los EEUU que reclaman de forma casi unánime su derecho a la ciudadanía 
norteamericana – y la resistencia a dicho reclamo por parte de los independentistas crea otro 
obstáculo más a la promoción de la independencia como alternativa realista. Creo que no debe 
ser visto como un problema mayor, porque hoy día hay muchas personas con ciudadanía dual 
con EEUU y otros países. Los favorecedores de la independencia deben preguntarse por qué los 
ciudadanos de una República de Puerto Rico independiente no podrán gozar de ciudadanía dual. 
 

3) Seguridad: Irrespectivamente de su preferencia de estatus, los puertorriqueños están 
preocupados por la sustentabilidad económica a largo plazo. Hay que señalar claramente que 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

13 

ninguna de las opciones de estatus por si solas garantizan la seguridad económica, y que Puerto 
Rico podría enfrentar peligros de pobreza y dependencia igualmente como un estado federado, 
como un estado o república asociada o como un país independiente.  Todos los puertorriqueños 
de todas las preferencias necesitan más información sobre los peligros económicos, culturales, 
ambientales y políticos generados por la mentalidad de dependencia, que provoca el continuo 
desperdicio de nuestros recursos naturales y humano en la búsqueda del capital externo a Puerto 
Rico – por ejemplo para los mega proyectos turísticos de lujo que requieren autopistas y desvíos 
de agua para extensos campos de golf y que peligran lo que nos queda de bosques, acuíferos y 
tierras cultivables – en lugar de apoyar el crecimiento de negocios y actividad económica local.ix 
 

Por ejemplo, quienes favorecen la estadidad deben notar que el desmantelamiento de la 
economía local y la promoción de la dependencia no hará más atractivo a Puerto Rico como un 
nuevo estado para los norteamericanos – y mucho menos como estado de hispanoparlantes, dado 
el polémico tema del “English only” en los EEUU. Igualmente, los defensores de la ELA deben 
entender que la destrucción de los recursos naturales y la economía local va en contra del sueño 
de autonomía dentro de una relación permanente con los EEUU. 
 

Conclusiones 
 
Concluyo este artículo enfatizando que nosotros los puertorriqueños tenemos que 

considerar honestamente todas las opciones de estatus como son y no como quisiéramos que 
fuesen, a la luz de la política estadounidense tanto en el continente norteamericano, como en 
todas sus islas territorios. La historia y la realidad en los EEUU nos enseñan que la estadidad no 
debe verse como una buena opción para salvaguardar una identidad nacional distinta. La 
experiencia nos dice que las opciones de estatus como territorio, estado libre asociado y libre 
asociación se consideran como temporeras y no satisfactorias para muchos de sus residentes, 
sobre todo con el paso de los años.  Además, bajo las leyes internacionales cualquier estatus que 
no puede ser alterado por el territorio en el futuro se considera como un estatus colonial. 

 
Los independentistas tendrán que considerar cuidadosamente cómo lidiar  con los 

derechos de ciudadanía estadounidense, cómo realizar la transición a la independencia de forma 
equitativa y cómo evitar la “independencia dependiente”, porque si no, es poco probable que la 
independencia obtenga suficiente apoyo en Puerto Rico. Reconozco que la represión del 
independentismo ha sido clave en mermar dicho apoyo, pero hay también que reconocer que el 
protagonismo, las divisiones y la falta de claridad han jugado un papel importantísimo. Hay que 
presentar la opción de independencia, no como un fin en sí mismo sino como un medio hacia un 
fin. Dicho fin se podría describir como aumentar la capacidad de Puerto Rico – la tierra y su 
gente – para realizar el  pleno potencial de cada individuo y la comunidad entera para satisfacer 
sus necesidades materiales y para promover el crecimiento intelectual y espiritual. 

 
A largo plazo una solución satisfactoria del tema de estatus político – que podría ganar el 

apoyo más amplio – debe facilitar la responsabilidad cada vez más compartida para mantener la 
vida (sustentabilidad) de Puerto Rico, en la región y en el mundo. Los independentistas deben 
empezar ya a visualizar, poner los detalles y explicar al público cómo sería Puerto Rico después 
de lograr la independencia, en vista de las realidades y tendencias globales del nuevo milenio.  
Por ejemplo, una República de Puerto Rico independiente podría formar una piedra clave de una 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

14 

nueva federación regional. Es decir, la independencia debe verse como un comienzo, dentro del 
contexto de un mundo entrelazado, donde los pueblos y los estados se asocian libremente como 
iguales – pero nunca más como apéndices coloniales. 

 
No somos únicos, y no estamos solos. Como puertorriqueña creo que si aprendemos las 

lecciones que nos da la historia, asimilando  las experiencias de nuestras hermanas islas 
territorios, y examinando honestamente la opinión popular y las tendencias globales, podremos 
resolver nuestro dilema más agonizante – el estatus político – y seguir para adelante. 
 
                                                
i Una versión previa de este artículo fue publicada en inglés bajo el título “No somos únicos: the 
status question from Manila to San Juan.” Special Issue: 1898-1998, Part 2. CENTRO  XI:1, Fall 
1999, pp. 127-140. Agradezco al Centro de Estudios Puertorriqueños, City University of New 
York, por dar permiso para publicar este artículo, traducido al español y actualizado para 2009. 
 
ii Para estudios sobre el “excepcionalismo” estadounidense en la política hacia las islas territorios 
véase Goodsell (1965), Drinnon (1980:296cf), Wuerch y Ballendorf (1994:128), Trías Monge 
(1997:191), Williams (1980:810), de la Cruz (1998:x) y Sann Juan (1998:2, 14, 26). 
 
iii  Abundan los estudios sobre el uso del “anglosajonismo” y la “supremacia blanca” para 
justificar el expansionismo estadounidense y la conquista de territorios y pueblos, no sólo en el 
continente sino también tan lejos como Asia. Véase por ejemplo Pratt (1936), Hofstadter (1955), 
LaFeber et al (1976), Drinnon (1980), Horsman (1981) y Williams (1980). Sobre Puerto Rico: 
Raffuci de García (1981) estudió las consecuencias del expansionismo norteamericano, y Cruz 
Monclova (1957) detalló el interés en conquistar el archipiélago boricua desde principios del 
siglo XIX. 
 
iv Véase  Indictment of the Government of the United States of America for Commission of 
Crimes against the Kanaka Maoli People and Nation: As Submitted to the Peoples’ International 
Tribunal, Hawai’i, 1993, 14th draft, February 21, 1993. Véase también Blaisdell (1994). 
 
v Para una copia de la papeleta del voto véase 
http://killstatehood.com/statehood_ballot_hawaii_1959.html 
 
vi United States Congress, Public Law 103-150, “to acknowledge the 100th anniversary of the 
January 17, 1893, overthrow of the Kingdom of Hawai’i, and to offer an apology to native 
Hawaiians on behalf of the United States for the overthrow of the Kingdom of Hawai’i.” 103rd 
Congress, 1st session, November 23, 1993. 
 
vii “Principles which should guide members in determining whether or not an obligation exists to 
transmit the information.” Article 73(e) of the Charter of the United Nations, Annex to General 
Assembly Resolution 1541 (XV) of 15 December 1960. 
 
viii Tampoco pasó en el “territorio indio” (Oklahoma), ni en los territorios mexicanos del norte 
que hoy se conocen como el suroeste de los EEUU y tampoco en Alaska. Todos esos territorios 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

15 

                                                                                                                                                       
se incorporaron a los EEUU como estados a través del voto mayoritario de la población blanca y 
anglosajona (Williams 1980:827; Drinnon 1980:311). 
 
ix Para una discusión detallada de la necesidad de impulsar el empoderamiento comunitario como 
pilar del desarrollo sustentable véase Berman Santana (1996). 
 

Bibliografía 
 

American Indian Law Training Program (AILTP). 1988. Indian Tribes as Sovereign 
Governments: A Sourcebook on Federal-Tribal History, Law, and Policy.  Oakland: American 
Indian Resources Institute (AIRI). 
 
Berman Santana, Déborah. 1996. Kicking Off the Bootstraps: Environment, Development, and 
Community Power in Puerto Rico.  Tucson: University of Arizona Press 
 
Bell, Roger.  1984.  Last Among Equals: Hawaiian Statehood and American Politics.  Honolulu: 
University of Hawaii Press. 
 
Blaisdell, Kekuni. 1994. Chronology of Key Kanaka Maoli - Foreigner Events.  Honolulu: 
Kanaka Maoli Tribunal Komike. Draft manuscript, May 15. 
 
_____________. 1998. Interview on Seven Generations radio program, KPFA-FM, Berkeley Ca, 
August 12. 
 
Cruz Monclova. Lidio.  1957.  Historia de Puerto Rico (siglo XIX), vol.I. Río Piedras: Ed. 
Universitaria. 
 
dela Cruz, Enrique.  1998.  “Introduction.”  Amerasia Journal  24(2), ix-xv. 
 
Deloria, Vine, Jr., and Clifford Lytle.  1984.  The Nations Within: The Past and Future of 
American Indian Sovereignty.  New York: Pantheon. 
 
Deposa, Moneth. 2009. “30 Tinian farmers, ranchers may be displaced by U.S. military.” Saipan 
Tribune, April 30. http://www.saipantribune.com/newsstory.aspx?cat=1&newsID=89101  
 
Desipio, Louis, and Rodolfo O. de la Garza. 1998.  Making Americans, Remaking America: 
Immigration and Immigrant Policy.  Boulder: Westview Press. 
 
Drinnon, Richard.  1980.  Facing West: The Metaphysics of Indian-Hating and Empire Building.  
Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Ford, P.L. 1904. The Works of Thomas Jefferson, Vol.I.  New York: Putnam. 
 
García Passalacqua, Juan M. 1987. “Tesis europea sobre el estatus.”  El Mundo, San Juan, Puerto 
Rico, April 13, 1987. 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

16 

                                                                                                                                                       
 
Goodsell, Charles T. 1965. Administration of a Revolution.  Cambridge, MA: Harvard University 
Press. 
 
Harden, Blaine. 2008. “Guam braces for peaceful military incursion.”  Washington Post, January 
25, p. A-01. 
 
Health Action Information Network (HAIN). 1998. “A brief history of the Philippines from a 
Filipino perspective.”  Health Alert, special issue no.116-117:1-4. Quezon City. 
 
Hasager, Ulla, and Jonathan Friedman (eds.) 1994.  Hawaii: Return to Nationhood.  IWGIA 
Document NO. 75. Copenhagen: International Work Group for Indigenous Affairs.  
 
Hobaka, Tomoko. 2009. “Soldier’s death, Guantanamo detainees rattle Palau.” AP News, June 
16. http://wire.antiwar.com/2009/06/16/soldiers-death-guantanamo-detainees-rattle-palau-2/  
 
Hofstadter, Richard. 1955. Social Darwinism in American Thought.  Boston: Beacon Press. 
 
Honebrink, A. 1993. “Lights out for the territories? U.S.-held islands in the Pacific and 
Caribbean ponder their future.”  Utne Reader, September/October. 
 
Horsman, Reginald. 1981. Race and Manifest Destiny: The Origins of American Racial Anglo-
Saxonism.  Cambridge: Harvard University Press. 
 
International League for Human Rights (ILHR). 1987.  Report of the International Observer-
Mission, Palau Referendum, December 1986.  New York. 
 
KAHEA (Hawaiian Environmental Alliance). 2009. “Northern Hawaiian Islands.” 
http://kahea.org/nwhi/  
 
Laenui, Poka. 1993a. A Primer on International Activities as Related to The Quest for Hawaiian 
Sovereignty.  Wai`anae: Institute for the Advancement of Hawaiian Affairs.  
 
__________. 1993b. “An annexation timeline.” http://www.opihi.com/sovereignty/timeline.htm  
 
LaFeber, Walter, Lloyd C. Gardner, and Thomas J. McCormick.  1976. Creation of the New 
American Empire , (vol.I). Chicago: Rand McNally. 
 
López Reyes, Ramón. 1994. Roll of Nonviolence and International Law in Peacemaking: the 
Case of Hawaiian Sovereignty.  Draft manuscript. 
 
Lutz, Catherine. 1984. Micronesia as a Strategic Colony.  Cambridge: Cultural Survival, Inc. 
 
Mahan, Alfred Thayer. 1897. The Interest of America in Sea Power: Present and Future.  
London: Sampson, Low, Marston & Co. 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

17 

                                                                                                                                                       
 
_________________.  1918.  Lessons of the War with Spain and Other Stories.  Boston: Little, 
Brown, & Co. 
 
__________________. 1968. The Influence of Seapower Upon History, 1660-1783.  New York: 
Hill and Weng. 
 
Mari Bras, Juan. 1998. “Nuevo curso estratégico del independentismo.” Claridad, San Juan, 
Puerto Rico, 39 (2382), 16-22 October, pp.14, 31. 
 
McCarthy, Terry. 1998. “Abused in the U.S.A.: The American dream becomes a nightmare for 
immigrant laborers in the Northern Marianas.” Time, February 9, 1998 
 
McHenry, Donald. 1975.  Micronesia: Trust Betrayed.  Carnegie Endowment for International 
Peace. 
 
Miller, George (Rep.) 1998. Beneath the American Flag: Labor and Human Rights Abuses in the 
CNMI.  Report to the Committee on Resources, United States House of Representatives, March 
26. 
 
Pacific Concerns Resource Center (PCRC). 1982. From Trusteeship to...? Micronesia and its 
Future.  Honolulu, HI. 
 
Peoples, James. 1986. Islands in Trust. Boulder: Westview Press. 
 
Pimental, B., and L.J. Lasola. 1992. “Toxic legacy in the Philippines: decades of military 
dumping will cost millions to clean.”  San Francisco Examiner, November 22, p.A-14. 
 
Pratt, Julius. 1936. The Expansionists of 1898: The Acquisition of Hawaii and the Spanish 
Islands.  Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
 
Prucha, Francis P. 1984. The Great Father: The United States Government and the American 
Indian.  Lincoln: University of Nebraska Press. 
 
Salazar Parreñas, Rhacel. 1998. “ ‘White trash’ meets the ‘little brown monkeys:’ the taxi dance 
hall as a site of interracial and gender allances between white working class women and Filipino 
immigrant men in the 1920’s and 1930’s.”  Amerasia Journal  24(2): 115-134. 
 
San Juan, E. Jr. 1998.”One hundred years of reproducing the Filipino.”  Amerasia Journal  
24(2): 1-33. 
 
Santos, Angel. 1993. “Testimony on Guam.” Ka Ho'Okolokolonui Kanaka Maoli: The Peoples' 
International Tribunal, Hawai'i. 
 



Dra. Déborah Berman Santana, Catedrática, Ethnic Studies Dept., Mills College, Oakland CA 94613   

18 

                                                                                                                                                       
Trask, Haunani-Kay.  1993. From a Native Daughter: Colonialism and Sovereignty in Hawaii.  
Monroe, MI: Common Courage Press. 
 
________________.  1994. “Kupa` `Aina: Native Hawaiian Nationalism in Hawai’i.” in 
Hasager, U., and J. Friedman (eds.) Hawaii: Return to Nationhood. 
 
Trask, Mililani. 1994. “The politics of oppression.” in Hasager, U., and J. Friedman (eds.), 
Hawaii: Return to Nationhood. 
 
Trías Monge, José. 1997. Puerto Rico: The Trials of the Oldest Colony in the World.  New 
Haven: Yale University Press. 
 
Tribung Pinoy. 2008. “The Philippines and the United States: An Historical Time Line.” 
http://www.tribo.org/history/us-rp.html  
 
Underhill, Ruth M. 1975. Red Man’s America: A History of Indians in the United States.  
Chicago: University of Chicago Press. 
 
Underwood. R. (Congressman). 1997. “Guam Commonwealth Act.”  United States Congress, 
H.R. 100 and S.1373, 105th Congress. 
 
United States. Central Intelligence Agency (CIA). 1998. CIA World Factbook.  Washington, 
D.C. www.odci.gov/cia/publications/factbook/aq.html 
 
Villanueva Muñoz, Eduardo. 2007. Combatiendo la Palabra Inútil. Isabela: E. Villanueva 
Muñoz. 
 
Willams, Walter L. 1980. “United States Indian policy and the debate over Philippine 
annexation: implications for the origins of American imperialism.”  Journal of American History  
66(4), 810-831. 
 
Wolf, James. 1999. “US. rethinks plan in Marshalls: tiny Pacific nation key in America’s defense 
strategy.”  San Francisco Chronicle, March 8, pp. A14-16.  
 
Wuerch, William, and Dick Anthony Ballendorf. 1994. Historical Dictionary of Micronesia and 
Guam (Oceanian Historical Dictionaries, No.3).  Metuchen, N.J.: Scarecrow Press. 
 


